MuUTUS LIBER

La Lune,
dispensatrice
de la vie sur Terre

F. Bardeau

La Lune, et la Pleine Lune, plus spécialement, a toujours été
considérée comme la dispensatrice de la vie sur terre. Aux dires
de Plutarque dans «Isis et Osiris », les Egyptiens assuraient
qu'Apis est I'image vivante d'Osiris, lequel est engendré au mo-
ment ou une lumicre génératrice part de la Lune et vient toucher
la génisse sacrée. En outre, a la Nouvelle Lune du mois Phamé-
noth (25 mars-13 avril), les Egyptiens célébraient une grande fé-
te appelée : «l'entrée d'Osiris dans la Lune », et cette féte mar-
quait le commencement du printemps. Chez tous les peuples de
'Antiquité le calendrier était établi sur l'année lunaire de 354
jours, selon un cycle de 27 a 29 jours et demi.

Dans le « Popol-Vuh » des Mayas, la déesse Lune est compa-
rée a une jarre, réceptacle de 'essence divine, qui se déverse plus
ou moins sur la Terre selon les phases et saisons. Ce concept est
illustré par les manuscrits mayas qui représentent Ixmucané en
train de verser l'eau de la jarre céleste, laquelle est remplie en
Pleine Lune, se vide en Dernier Quartier et se remplit de nou-
veau en Premier Quartier.

Lorsqu'elle se vide, elle déverse sur la Terre I'énergie vitale
(anima mundi) tirée des autres planctes et du Soleil. L'auteur in-
connu du Mutus Liber (Altus ? 1760), dans sa premicre planche,
attire notre attention sur un influx d'origine cosmique qui se
manifeste sur terre la nuit, par un ciel serein et la Lune bien ap-
parente, en la saison ou fleurissent les roses...

Ces allusions semblent assez claires, mais elles peuvent laisser
planer un doute, si I'on en croit la planche quatre, en laissant



supposer qu'il s'agit de recueillir la rosée nocturne sur I'herbe des
pres, en la saison du printemps, d'ou l'appellation souvent don-
née de « rosée de mai ».

Ce serait la une erreur, et j'ai déja eu l'occasion de la signaler
au chercheur dans mon livre « Les Clefs secretes de la Chimie
des Anciens », p. 74 (Robert Laffont, 1975).

Limojon de Saint-Didier le précise clairement dans son
Triomphe hermétique (1699), au cours des entretiens d'Eudoxe
et de Pyrophile : « Souvenez-vous, monsieur, que les philoso-
phes conviennent qu'il faut laisser a part tout ce qui fuit au feu,
et qui s'y consume, tout ce qui n'est point d'une nature, ou du
moins d'une origine métallique. Considérez qu'il faut une eau
permanente, qui se congele au feu, tant par elle-méme, que
conjointement avec les corps parfaits, apres les avoir radicale-
ment dissous. Donnez apres cela a la pure rosée, ou a la seule
liqueur tirée de l'air, telle préparation, et telle forme qu'il vous
plaira, par toutes sortes d'artifices, vous serez obligé d'avouer au
bout du compte, que dans tous ces procédés, il y a plus de
curiosité, que de la solidité, et qu'il n'est point au pouvoir de
'homme de changer la nature d'un étre, ni de faire d'un principe
général, si toutefois on pouvait I'avoir tel, un principe particulier
et spécifique ; il n'y a que la nature qui puisse le faire elle-
meéme. » Toutefois, la vie que nous cherchons est bien I'énergie
sans laquelle la Pierre philosophale ne peut étre faite. Cette
énergie est un influx immatériel répandu dans l'atmosphere et
que les Adeptes nomment la grande Mer des Sages.

Son abondance varie avec les saisons et se trouve a son maxi-
mum au printemps, au moment du renouveau de la nature. Ros,
qui signifie rosée en latin, était le nom d'un dieu, le fils de I'Air et
de la Lune.



Pleine Lune dernier quartier premier quartier
pleine lune, vase plein; dernier quartier, le vase se vide; premier quartier, le vase se
remplit. Les phases de la Lune d'apres les Chortis

Ainsi on trouve chez Senior le passage suivant : « La Pleine
Lune est 'eau philosophique et la racine de la science. Car la
Lune est la maitresse de I'humidité, la pierre ronde et parfaite et
la mer, d'ou j'ai compris que la Lune est la racine de cette scien-
ce cachée. Maitresse de I'humidité, d'une certaine "eau" particu-
liere, la Lune est ici, comme Isis, la prima materia sous la forme
de I'eau-mere et de la maticre de I'hydrolythus, soit la pierre-eau,
d'ou jaillit la fameuse source de Vie... »

Dans cette transition l'essence du Soleil et de la Lune se trou-
ve dans la « fleur d'or » de l'alchimie chinoise, ou l'essence du
Soleil est dispensée sur la Terre par la déesse Lune, laquelle re-
cueille les fluides célestes des différentes planctes.

Adolphus Senior, a la fin du Moyen Age, reprend le théme
classique de la «fleur d'or» de l'alchimie médiévale, souvent
mentionnée par les alchimistes. La fleur d'or est ce qu'il y a de
plus noble, comme tous les produits issus de la sublimation, par
exemple, notamment la « fleur de soufre », « fleur de benjoin »,
etc. La fleur d'or représente donc ce qu'il y a de plus pur et de
plus noble dans 1'Orx, c'est-a-dire son Soufre. Le méme nom est,
parfois, donné aux pyrites, c'est-a-dire aux sulfures.

La force de «1'Acqua permanens » est aussi appelée « fleur ».
Le termeflos (fleur) a été largement utilisé beaucoup plus tardi-
vement par les alchimistes pour désigner la substance qui trans-
forme une composition au stade plus évolué.

Si certains auteurs ne soulignent qu'en passant les conditions
astrologiques, c'est-a-dire le role joué par la qualité de I'influence
lunaire selon la dignité de cette derniere et sa situation dans le



zodiaque, tres peu ont révélé l'importance capitale de I'influx
spécifique, selon les phases, comme Henri Khunrath, dans son
Amphithéatre.

« Pendant la lune croissante, les bons esprits s'avanceront avec
la permission de Dieu. Pendant la Pleine Lune, c'est Dieu lui-
méme. » Autre considération, donnée dans le « Rituel des Elus
Cohen de Martinez de Pasqualy -1768 », sur l'influence de la
Lune :

« Le travail ne peut se faire que depuis le renouveau de la Lu-
ne, jusqu'a la fin du premier quartier, et jamais depuis le
commencement de la pleine jusqu'au renouveau de la Lune
suivante, parce qu'alors cette plancte venant a décliner, sa vertu
bonne décline également, de sorte que sa puissance bonne, de
méme que ses agents bons supérieurs qui la gouvernent ayant
opéré en elle pendant deux fois sept jours, conformément a
leurs lois et ordres, ils la laissent a la direction et puissance des
Esprits ternaires inférieurs, parmi lesquels se trouvent le plus
souvent de mauvais esprits élémentaires qui induiraient, sans
aucun doute, l'opération en erreur. »

Une observation tres intéressante faite par un certain Tiphaine
de La Roche dans ses Bigarrures philosophiques (1759), cité par
Fulcanelli, souligne I'effet spécifique du rapport des quatre pla-
netes : « Je crois avoir observe que, quand la Terre, la Lune, Ve-
nus et le Soleil sont a peu pres sur la méme ligne, et cela au
temps des Equinoxes vers le Printemps, tous les ressorts de la
Nature sont en jeu. » Depuis I'"Antiquité, la plus élémentaire sa-
gesse conseille de tenir compte des phases de la Lune pour tous
les travaux des champs, comme pour les coupes de bois, ou les
médications. Dans le Livre premier, chapitre 9, de la Maison
rustique (1564), Maistres Charles Estienne et Jean Liebault rap-
pellent que : «lLe fermier doit avoir la connaissance des mouve-
ments, tant de la Lune que du Soleil, et de leurs facultés et effets
sur les choses rustiques.»

Les marées également sont sous l'influence de la Lune. En un
mot, il s'agit du soulévement de la masse des mers par l'action



attractive de la Lune et du Soleil. Les niveaux les plus élevés
sont atteints tous les quinze jours, au moment des syzygies : ce
sont les marées des vives eaux (ou des eaux vives), et les plus
fortes d'entre elles se produisent en mars et septembre, lorsque
le Soleil et la Lune sont au voisinage du diametre équinoxial.

Les syzygies sont des instants de la pulsation synodique qui
ramenent le Soleil, la Terre et la Lune sur un méme diamétre.
Dans ce cas, il s'agit de la Nouvelle Lune. Lors des
« quadratures » au contraire, c'est-a-dire des premier et dernier
quartiers, la Lune et le Soleil forment entre eux un angle de 90°
dont la Terre occupe le sommet. Ainsi, nécessairement, leurs
forces d'attraction s'exercent selon des directions perpendiculai-
res l'une a l'autre et, en conséquence, se neutralisent partielle-
ment. Ce sont alors les marées les plus faibles, dites de mortes-
caux. Les rapports d'influence, non contestés, existant dans le
systeme Soleil-Terre-Lune prouvent, a l'évidence, la solidarité
profonde qui peut exister entre ces trois astres.

Nos premiers balbutiements sur la connaissance (tres limitée)
de notre systeme solaire nous amenent a penser que d'ici peu
d'années, des révélations tres importantes pourront étre faites au
« grand public », toujours avide de merveilleux, mais peu disposé
a le comprendre.

I1 est d'autres savants que les savants officiels et d'autres scien-
ces que celles qui sont enseignées dans les facultés. Un jour,
peut-étre, les uns et les autres pourront communiquer... La Lune
est maitresse de l'eau, ceci est connu depuis des millénaires et
l'astrologie chinoise regroupe les 28 maisons de la Lune selon
'amplitude équinoxiale. Notons, en passant, que le zodiaque des
« 28 animaux » remonte environ, aux dires des savants, a 14 700
ans au moins, avant I'époque actuelle |

Selon l'astrologie classique, on remarque que les signes sont
distribués de telle maniere que les quatre éléments sont répartis
sur les équinoxes et les solstices. A 1'équinoxe du printemps, le
Soleil entre dans le Bélier, signe de Feu, puis il passe dans le
Cancer, signe d'Eau, au solstice d'été. Dans la Balance, signe



d'Air, a I'équinoxe d'automne, enfin, dans le Capricorne, signe
de Terre, au solstice d'hiver. Ces quatre signes sont appelés si-
gnes cardinaux et l'astrologie attribue a chacun d'eux une plancte
pour maitresse. Ainsi le Bélier serait gouverné par Mars, le Can-
cer par la Lune, la Balance par Vénus, et le Capricorne par Sa-
turne. Retenons de ces dispositions que c'est notre satellite qui
gouverne le signe d'Eau cardinal.

Le Soleil et la Lune, désignés sous le nom de « luminaires »,
sont les dispensateurs de la vie et la Lune est, plus particuliere-
ment, la collectrice des influences zodiacales et planétaires. Mais
comment la Lune transmet-elle a 1a Terre les influx du Solelil, et
des autres planetes, ainsi que celles du systeme zodiacal ? C'est,
finalement, par ce que l'on appelle la ligne des Neeuds, que 1'an-
cienne astrologie appelait le Dragon, symbolisant ainsi le mons-
tre invisible qui dévore le disque solaire pendant les éclipses. La
ligne des Nceuds n'est autre que l'intersection du plan de l'orbite
lunaire avec celui de I'écliptique. Et, nous le savons, le plan de
I'écliptique relie le Soleil a la Terre, et la Lune est notre Messa-
ger, comme « Mercure », de toutes les influences stellaires et
planétaires.

La ligne des Neeuds lunaires représente l'antique Dragon qui
pourrait bien étre, en effet, le collecteur d'ondes qui nous
transmet les influx célestes. La ligne des Nceuds n'est pas fixe et
le temps qui s'écoule entre deux passages successifs de la Lune
est variable selon qu'il s'agit de la révolution draconitique ou de
la révolution tropique, ou encore de la révolution anomalistique.

Enfin, il y a aussi la révolution synodique qui sépare deux
Nouvelles Lunes...

Toutes ces indications géolunaires ou géosolaires montrent,
simplement, que le déroulement de la vie terrestre est enticre-
ment subordonné aux influx planétaires, notamment aux rap-
ports variés des positions qui lient la Terre au Soleil, au cours de
sa révolution annuelle.

Enfin, pour indication, il est intéressant de noter que, sur le
plan météorologique, le régime des vents et des pluies est lié a la



quadrature héliocentrique des planctes inférieures, Mercure et
Venus, avec Mars et la Terre. On sait que la proximité de Mars
est de 57 millions de kilomeétres a la distance minimum, soit en
fin de rétrogradation, au lieu de 400 millions de kilometres, or-
dinairement. Ce phénomene se produit deux fois tous les deux
ans, a quelques mois d'intervalle, lorsque la position Terre-Mars
sur leurs orbites les entraine dans la méme direction.

F. Bardeau Mutus Liber



