
MUTUS LIBER 
 

La Lune, 
dispensatrice 

de la vie sur Terre 
 

F. Bardeau 
 
 

La Lune, et la Pleine Lune, plus spécialement, a toujours été 
considérée comme la dispensatrice de la vie sur terre. Aux dires 
de Plutarque dans « Isis et Osiris », les Égyptiens assuraient 
qu'Apis est l'image vivante d'Osiris, lequel est engendré au mo-
ment ou une lumière génératrice part de la Lune et vient toucher 
la génisse sacrée. En outre, à la Nouvelle Lune du mois Phamé-
noth (25 mars-13 avril), les Égyptiens célébraient une grande fê-
te appelée : « l'entrée d'Osiris dans la Lune », et cette fête mar-
quait le commencement du printemps. Chez tous les peuples de 
l'Antiquité le calendrier était établi sur l'année lunaire de 354 
jours, selon un cycle de 27 à 29 jours et demi. 

Dans le « Popol-Vuh » des Mayas, la déesse Lune est compa-
rée à une jarre, réceptacle de l'essence divine, qui se déverse plus 
ou moins sur la Terre selon les phases et saisons. Ce concept est 
illustré par les manuscrits mayas qui représentent Ixmucané en 
train de verser l'eau de la jarre céleste, laquelle est remplie en 
Pleine Lune, se vide en Dernier Quartier et se remplit de nou-
veau en Premier Quartier. 

Lorsqu'elle se vide, elle déverse sur la Terre l'énergie vitale 
(anima mundi) tirée des autres planètes et du Soleil. L'auteur in-
connu du Mutus Liber (Altus ? 1760), dans sa première planche, 
attire notre attention sur un influx d'origine cosmique qui se 
manifeste sur terre la nuit, par un ciel serein et la Lune bien ap-
parente, en la saison ou fleurissent les roses... 

Ces allusions semblent assez claires, mais elles peuvent laisser 
planer un doute, si l'on en croit la planche quatre, en laissant 



 2 

supposer qu'il s'agit de recueillir la rosée nocturne sur l'herbe des 
près, en la saison du printemps, d'où l'appellation souvent don-
née de « rosée de mai ». 

Ce serait la une erreur, et j'ai déjà eu l'occasion de la signaler 
au chercheur dans mon livre « Les Clefs secrètes de la Chimie 
des Anciens », p. 74 (Robert Laffont, 1975). 

Limojon de Saint-Didier le précise clairement dans son 
Triomphe hermétique (1699), au cours des entretiens d'Eudoxe 
et de Pyrophile : « Souvenez-vous, monsieur, que les philoso-
phes conviennent qu'il faut laisser à part tout ce qui fuit au feu, 
et qui s'y consume, tout ce qui n'est point d'une nature, ou du 
moins d'une origine métallique. Considérez qu'il faut une eau 
permanente, qui se congèle au feu, tant par elle-même, que 
conjointement avec les corps parfaits, après les avoir radicale-
ment dissous. Donnez après cela à la pure rosée, ou à la seule 
liqueur tirée de l'air, telle préparation, et telle forme qu'il vous 
plaira, par toutes sortes d'artifices, vous serez obligé d'avouer au 
bout du compte, que dans tous ces procédés, il y a plus de 
curiosité, que de la solidité, et qu'il n'est point au pouvoir de 
l'homme de changer la nature d'un être, ni de faire d'un principe 
général, si toutefois on pouvait l'avoir tel, un principe particulier 
et spécifique ; il n'y a que la nature qui puisse le faire elle-
même. » Toutefois, la vie que nous cherchons est bien l'énergie 
sans laquelle la Pierre philosophale ne peut être faite. Cette 
énergie est un influx immatériel répandu dans l'atmosphère et 
que les Adeptes nomment la grande Mer des Sages. 

Son abondance varie avec les saisons et se trouve à son maxi-
mum au printemps, au moment du renouveau de la nature. Ros, 
qui signifie rosée en latin, était le nom d'un dieu, le fils de l'Air et 
de la Lune. 



 3 

 
 

       Pleine Lune    dernier quartier  premier quartier 
pleine lune, vase plein; dernier quartier, le vase se vide; premier quartier, le vase se 

remplit. Les phases de la Lune d'après les Chortis 
 

Ainsi on trouve chez Senior le passage suivant : « La Pleine 
Lune est l'eau philosophique et la racine de la science. Car la 
Lune est la maîtresse de l'humidité, la pierre ronde et parfaite et 
la mer, d'où j'ai compris que la Lune est la racine de cette scien-
ce cachée. Maîtresse de l'humidité, d'une certaine "eau" particu-
lière, la Lune est ici, comme Isis, la prima materia sous la forme 
de l'eau-mère et de la matière de l'hydrolythus, soit la pierre-eau, 
d'où jaillit la fameuse source de Vie... » 

Dans cette transition l'essence du Soleil et de la Lune se trou-
ve dans la « fleur d'or » de l'alchimie chinoise, où l'essence du 
Soleil est dispensée sur la Terre par la déesse Lune, laquelle re-
cueille les fluides célestes des différentes planètes. 

Adolphus Senior, à la fin du Moyen Âge, reprend le thème 
classique de la « fleur d'or » de l'alchimie médiévale, souvent 
mentionnée par les alchimistes. La fleur d'or est ce qu'il y a de 
plus noble, comme tous les produits issus de la sublimation, par 
exemple, notamment la « fleur de soufre », « fleur de benjoin », 
etc. La fleur d'or représente donc ce qu'il y a de plus pur et de 
plus noble dans l'Or, c'est-à-dire son Soufre. Le même nom est, 
parfois, donné aux pyrites, c'est-à-dire aux sulfures. 

La force de « l'Acqua permanens » est aussi appelée « fleur ». 
Le termeflos (fleur) a été largement utilisé beaucoup plus tardi-
vement par les alchimistes pour désigner la substance qui trans-
forme une composition au stade plus évolué.  

Si certains auteurs ne soulignent qu'en passant les conditions 
astrologiques, c'est-à-dire le rôle joué par la qualité de l'influence 
lunaire selon la dignité de cette dernière et sa situation dans le 



 4 

zodiaque, très peu ont révélé l'importance capitale de l'influx 
spécifique, selon les phases, comme Henri Khunrath, dans son 
Amphithéâtre. 

« Pendant la lune croissante, les bons esprits s'avanceront avec 
la permission de Dieu. Pendant la Pleine Lune, c'est Dieu lui-
même. » Autre considération, donnée dans le « Rituel des Elus 
Cohen de Martinez de Pasqualy -1768 », sur l'influence de la 
Lune : 

« Le travail ne peut se faire que depuis le renouveau de la Lu-
ne, jusqu'à la fin du premier quartier, et jamais depuis le 
commencement de la pleine jusqu'au renouveau de la Lune 
suivante, parce qu'alors cette planète venant à décliner, sa vertu 
bonne décline également, de sorte que sa puissance bonne, de 
même que ses agents bons supérieurs qui la gouvernent ayant 
opéré en elle pendant deux fois sept jours, conformément a 
leurs lois et ordres, ils la laissent à la direction et puissance des 
Esprits ternaires inférieurs, parmi lesquels se trouvent le plus 
souvent de mauvais esprits élémentaires qui induiraient, sans 
aucun doute, l'opération en erreur. » 

Une observation très intéressante faite par un certain Tiphaine 
de La Roche dans ses Bigarrures philosophiques (1759), cité par 
Fulcanelli, souligne l'effet spécifique du rapport des quatre pla-
nètes : « Je crois avoir observe que, quand la Terre, la Lune, Ve-
nus et le Soleil sont a peu près sur la même ligne, et cela au 
temps des Équinoxes vers le Printemps, tous les ressorts de la 
Nature sont en jeu. » Depuis l'Antiquité, la plus élémentaire sa-
gesse conseille de tenir compte des phases de la Lune pour tous 
les travaux des champs, comme pour les coupes de bois, ou les 
médications. Dans le Livre premier, chapitre 9, de la Maison 
rustique (1564), Maîstres Charles Estienne et Jean Liebault rap-
pellent que : «Le fermier doit avoir la connaissance des mouve-
ments, tant de la Lune que du Soleil, et de leurs facultés et effets 
sur les choses rustiques.» 

Les marées également sont sous l'influence de la Lune. En un 
mot, il s'agit du soulèvement de la masse des mers par l'action 



 5 

attractive de la Lune et du Soleil. Les niveaux les plus élevés 
sont atteints tous les quinze jours, au moment des syzygies : ce 
sont les marées des vives eaux (ou des eaux vives), et les plus 
fortes d'entre elles se produisent en mars et septembre, lorsque 
le Soleil et la Lune sont au voisinage du diamètre équinoxial. 

Les syzygies sont des instants de la pulsation synodique qui 
ramènent le Soleil, la Terre et la Lune sur un même diamètre. 
Dans ce cas, il s'agit de la Nouvelle Lune. Lors des 
« quadratures » au contraire, c'est-à-dire des premier et dernier 
quartiers, la Lune et le Soleil forment entre eux un angle de 90° 
dont la Terre occupe le sommet. Ainsi, nécessairement, leurs 
forces d'attraction s'exercent selon des directions perpendiculai-
res l'une à l'autre et, en conséquence, se neutralisent partielle-
ment. Ce sont alors les marées les plus faibles, dites de mortes-
eaux. Les rapports d'influence, non contestés, existant dans le 
système Soleil-Terre-Lune prouvent, à l'évidence, la solidarité 
profonde qui peut exister entre ces trois astres. 

Nos premiers balbutiements sur la connaissance (très limitée) 
de notre système solaire nous amènent à penser que d'ici peu 
d'années, des révélations très importantes pourront être faites au 
« grand public », toujours avide de merveilleux, mais peu disposé 
à le comprendre. 

Il est d'autres savants que les savants officiels et d'autres scien-
ces que celles qui sont enseignées dans les facultés. Un jour, 
peut-être, les uns et les autres pourront communiquer... La Lune 
est maîtresse de l'eau, ceci est connu depuis des millénaires et 
l'astrologie chinoise regroupe les 28 maisons de la Lune selon 
l'amplitude équinoxiale. Notons, en passant, que le zodiaque des 
« 28 animaux » remonte environ, aux dires des savants, à 14 700 
ans au moins, avant l'époque actuelle ! 

Selon l'astrologie classique, on remarque que les signes sont 
distribués de telle manière que les quatre éléments sont répartis 
sur les équinoxes et les solstices. A l'équinoxe du printemps, le 
Soleil entre dans le Bélier, signe de Feu, puis il passe dans le 
Cancer, signe d'Eau, au solstice d'été. Dans la Balance, signe 



 6 

d'Air, à l'équinoxe d'automne, enfin, dans le Capricorne, signe 
de Terre, au solstice d'hiver. Ces quatre signes sont appelés si-
gnes cardinaux et l'astrologie attribue à chacun d'eux une planète 
pour maîtresse. Ainsi le Bélier serait gouverné par Mars, le Can-
cer par la Lune, la Balance par Vénus, et le Capricorne par Sa-
turne. Retenons de ces dispositions que c'est notre satellite qui 
gouverne le signe d'Eau cardinal. 

Le Soleil et la Lune, désignés sous le nom de « luminaires », 
sont les dispensateurs de la vie et la Lune est, plus particulière-
ment, la collectrice des influences zodiacales et planétaires. Mais 
comment la Lune transmet-elle à la Terre les influx du Soleil, et 
des autres planètes, ainsi que celles du système zodiacal ? C'est, 
finalement, par ce que l'on appelle la ligne des Nœuds, que l'an-
cienne astrologie appelait le Dragon, symbolisant ainsi le mons-
tre invisible qui dévore le disque solaire pendant les éclipses. La 
ligne des Nœuds n'est autre que l'intersection du plan de l'orbite 
lunaire avec celui de l'écliptique. Et, nous le savons, le plan de 
l'écliptique relie le Soleil à la Terre, et la Lune est notre Messa-
ger, comme « Mercure », de toutes les influences stellaires et 
planétaires. 

La ligne des Nœuds lunaires représente l'antique Dragon qui 
pourrait bien être, en effet, le collecteur d'ondes qui nous 
transmet les influx célestes. La ligne des Nœuds n'est pas fixe et 
le temps qui s'écoule entre deux passages successifs de la Lune 
est variable selon qu'il s'agit de la révolution draconitique ou de 
la révolution tropique, ou encore de la révolution anomalistique. 

Enfin, il y a aussi la révolution synodique qui sépare deux 
Nouvelles Lunes... 

Toutes ces indications géolunaires ou géosolaires montrent, 
simplement, que le déroulement de la vie terrestre est entière-
ment subordonné aux influx planétaires, notamment aux rap-
ports variés des positions qui lient la Terre au Soleil, au cours de 
sa révolution annuelle. 

Enfin, pour indication, il est intéressant de noter que, sur le 
plan météorologique, le régime des vents et des pluies est lié à la 



 7 

quadrature héliocentrique des planètes inférieures, Mercure et 
Venus, avec Mars et la Terre. On sait que la proximité de Mars 
est de 57 millions de kilomètres à la distance minimum, soit en 
fin de rétrogradation, au lieu de 400 millions de kilomètres, or-
dinairement. Ce phénomène se produit deux fois tous les deux 
ans, à quelques mois d'intervalle, lorsque la position Terre-Mars 
sur leurs orbites les entraîne dans la même direction. 

 
 
 
F. Bardeau Mutus Liber 


